
 
http://valentinantipov.com/ 
 

 
Валентин Антипов 

 
Творчество С. Рахманинова в контексте мирового культурного наследия 

 
Публикация осуществлена при финансовой поддержке РГНФ. 

Проект: В.И. Антипов. Энциклопедия творчества С.В. Рахманинова.  
№ 14-04-00261. 2014 – 2016 

2016 год  
Русское Музыкальное Издательство 

 
При анализе творчества композитора мы часто стремимся выявить новаторские, неповторимые черты его 
стиля. Однако новаторство соотносится с традицией как единичное и общее. Новаторства нет без традиции. 
И только на данной методологической основе мы можем выявлять действительно то уникальное, что 
определяет неповторимый стиль художественного мира любого творца. 
Подлинное величие С. Рахманинова может быть постигнуто лишь в осознании тех глубинных пластов 
культуры, к которым он был приобщен с первых шагов в музыке и которые затем были воплощены в его 
творчестве. Среди таких пластов назовем, в первую очередь, родные для композитора русские крестьянские 
напевы, церковную музыку, колокольные звоны, а затем — и европейскую классику. Она была воспринята 
юным музыкантом начиная с первого прикосновения к роялю под наблюдением его матери и в занятиях с 
Анной Дмитриевной Орнатской, позже — в классе профессоров Владимира Васильевича Демянского в 
Петербургской консерватории, Николая Сергеевича Зверева и Александра Ильича Зилоти в Московской 
консерватории. 
Когда С. Рахманинов проживал в доме Н. С. Зверева, он активно посещал концерты и оперные спектакли, на 
которых звучала как русская музыкальная классика, так и зарубежная. В данном случае необходимо вновь 
обратиться к текстам самого композитора, поскольку те или иные открытия совершаются отнюдь не только 
при обнаружении новых материалов или документов, но в умении и желании исследователей заново 
прочесть тексты, казалось бы, на первый взгляд хорошо известные. 
Так, Рахманинов вспоминал о годах учения в Московской консерватории (в книге Оскара фон Риземана): 
«Мы не пропускали ни одной премьеры, ни в Малом, ни в Большом театрах. Посещали все спектакли с 
участием иностранных знаменитостей, гастролировавших в Москве. В то время я имел счастье наслаждаться 
игрой таких звезд, как Сальвини… других артистов, пользовавшихся мировой славой. ˂…˃ Надо ли 
говорить о том, как расширялся наш артистический кругозор… Мы были переполнены незабываемыми 
воспоминаниями и впечатлениями, особенно от Малого театра, где видели Ермолову и великолепную 
плеяду таких актеров, как Садовские, Южин, Ленский и другие. Само собой разумеется, что в Москве мы не 
пропускали ни одного хорошего концерта»1. 
Композитор далее вспоминал: «...Рубинштейн давал свои знаменитые исторические концерты. Он 
представил полный обзор фортепьянной литературы, от Баха, старых итальянцев, Моцарта, Бетховена и 
Шопена до Листа и современных русских композиторов. Концерты проходили по вторникам в московском 
Благородном собрании, великолепном здании с белой колоннадой, в одном из лучших концертных залов в 
Европе. Эти же программы он повторял по утрам в среду в Немецком клубе для студентов, имевших туда 
свободный вход. Само собой разумеется, что Зверев со своей командой посещал концерты Рубинштейна и 
по вторникам, и по средам. Благодаря этому я прослушал исторические концерты дважды, и каждую среду 
мог проверить свои впечатления от услышанного накануне. Об этих концертах у меня сохранились 
изумительные, ни с чем не сравнимые воспоминания»2. 
Об активном посещение концертов учениками Н. С. Зверева пишет также М. Л. Пресман в своих 
воспоминаниях: «Мы не ограничивались посещением только концертов пианистов. 
Для нас было большим музыкальным праздником знакомство с Чешским квартетом, с брюссельским 
квартетом Шёрга, лейпцигским квартетом А. Бродского и, конечно, превосходным, незабываемым 
петербургским квартетом Л. С. Ауэра, в состав которого входил совершенно изумительный и бесподобный 
виолончелист К. Ю. Давыдов. ˂...˃ 
Скрипачи, появившиеся тогда на нашем музыкальном горизонте и оставившие в душе нашей глубокий след, 
— Эжен Изаи, Л. Ауэр… и другие. ˂...˃ 
Симфоническими концертами дирижировал превосходный музыкант и дирижер Макс Эрдмансдерфер. ˂...˃ 
В концертах или оперных театрах нам посчастливилось слышать таких исполнителей, как супруги Н. Н. и 
М. Фигнер, Ф. Литвин, А. Мазини, М. Баттистини, Ф. Таманьо, Дж. Кашман и другие»3. 
Забота Н. С. Зверева о музыкально-историческом кругозоре его учеников проявлялась также в привлечении 
их к ансамблевой игре: «Для ознакомления с музыкальной литературой он [Н. С. Зверев] пригласил 
пожилую достойную даму, госпожу Белопольскую, пианистку, которая приходила в его дом один раз в 

 1

http://valentinantipov.com/


неделю на несколько часов и играла на двух роялях с каждым из трех мальчиков. Таким приятным и 
вдохновляющим способом они познакомились с классической и романтической музыкой, переиграв всю 
камерную литературу и симфонии Гайдна, Моцарта, Бетховена, Шуберта и Шумана»4. 
Приведенных свидетельств вполне достаточно, чтобы понять общую направленность музыкального 
воспитания юных учеников Московской консерватории тех лет: она была нацелена на хрестоматийное, 
системное и универсальное освоение выдающихся образцов истории мировой музыкальной культуры. 
Что касается курса композиции, который С. В. Рахманинов изучал у Сергея Ивановича Танеева и Антония 
Степановича Аренского, то этот курс носил исторический характер, поскольку в Московской консерватории 
он был также основан на приобщении учеников к истории мирового музыкального искусства. 
Изучались следующие предметы: 
Контрапункт.  
Полифония строгого стиля эпохи Возрождения.  
Сохранились упражнения Рахманинова в сторогом стиле на Index Verticalis. 
Известен достаточно сложный по полифонической технике Шестиголосный Мотет Deus Meus («Боже мой») 
на слова из Псалма № 62 на латинском языке. 
Гармония. 
Гармонизации мелодии в стиле 4-голосного протестантского хорала. 
Канон и Фуга.  
Полифония XVII—XVIII веков. 
Общение с выдающимися музыкантами — А. И. Зилоти и С. И. Танеевым — способствовало изучению 
С. Рахманиновым творческой лаборатории И. С. Баха и вообще музыки эпохи барокко. В частности, в 
творчестве самого С. Рахманинова явно слышны принципы музыкального искусства тех времен. Среди них: 
барочная эмблематика (особенно в вокальных произведениях композитора), музыкально-риторические 
фигуры и музыкальное воплощение теории аффектов; проблема Времени и Вечности, разрабатываемая в 
эстетике барокко, — см., в частности, Кантату № 60 И. С. Баха); многоплановость и полихронность 
(единовременный контраст) как принцип «многоярусной» драматургии. Данная структура, восходящая к 
архаическому символу мирового древа, как известно, носила универсальный характер на протяжении всей 
мировой культуры — от явления «параллелизма» в древнем фольклоре до «многоярусной» сценографии 
средневекового театра; эзотерика и мистицизм как глубинные смысловые составляющие творческих 
замыслов композитора. В последнем случае необходимо специально оговорить, что С. Рахманинову, 
конечно же, были известны основные постулаты так называемого Великого делания (Opus Magnum) в его 
прямой соотнесенности с Opus Musicus. Меланхоличность, которой проникнуты многие страницы 
творчества С. Рахманинова, не может не вызвать в памяти высказывания мыслителя эпохи Возрождения 
Марсилио Фичино, посвященные меланхолии, а также знаменитую одноименную гравюру А. Дюрера. 
Проблемы трансмутационных процессов и в целом – герметизма, поднимаемые философами эпохи 
Возрождения, могут служить основанием для объяснения таких явлений, как монотематизм и лейтмотивизм, 
намеченных еще в музыке эпохи барокко и получивших подлинный расцвет в творчестве самого 
С. Рахманинова.  
Влияние музыки эпохи барокко на художественное наследие великого русского композитора обусловило его 
колоссальную внутреннюю динамику и мощь. Принципы формообразования: мотивная цепь на уровне 
синтаксиса, террасная динамика на уровне композиции (особенно в развивающих разделах музыкальной 
формы) обусловили напряженность звукового процесса, до сих пор поражающую своей непревзойденной 
масштабностью и грандиозностью.  
Музыкальная форма.  
Согласно учебнику А. С. Аренского, в рамках этого курса изучались: музыкальный синтаксис, основанный 
на музыкально-риторических формулах (мотивы, фразы, предложения), разработанный на рубеже XVII—
XVIII веков и получивший свое классическое воплощение в искусстве Венских классиков; композиционные 
формы: простые и сложные двух- и трехчастные (так называемые, песенные) формы, тема с вариациями, все 
пять форм рондо, формы и жанры отдельных частей сонатно-симфонического цикла, основы оперной 
драматургии. 
Инструментовка. 
По принципу историзма — от изучения и сочинения музыки для отдельных инструментов или голоса в 
сопровождении фортепиано, фортепианных ансамблей, струнных камерных ансамблей, освоения 
классического парного состава оркестра до освоение большого романтического оркестра тройного состава. 
Таким образом, выпускник Московской консерватории получал полное представление о музыкальных 
жанрах и формах предшествующей 500-летней истории европейской музыки5. 
Но все перечисленное было только одной частью воспитания учеников Московской консерватории. Не 
случайно в данной связи в консерваторию (когда в ней учился С. Рахманинов) был приглашен читать лекции 
тогда еще молодой приват-доцент Московского университета, впоследствии ставший известным историком, 
Евгений Николаевич Щепкин (1860—1920), внук великого русского актера. И приглашен он был вести курс 
под названием «История культуры». Этот предмет выглядит не очень обязательным рядом с такими 
«тривиями» и «квадривиями», как математика, физика, география, астрономия, а также русский язык, 
литература и история, которые прилежно изучал Рахманинов. Тем не менее, предмет «История культуры» 

 2



отвечал универсализму и историчности — общей методологии (и методике) музыкального образования, 
принятой в Московской консерватории. Во всяком случае, само понятие «культура» для С. Рахманинова 
после данного курса стало носить глубокий понятийно-исторический смысл. 
Рахманинов также вспоминал: «Отеческое отношение Зверева к своим воспитанникам простиралось также и 
на наше интеллектуальное развитие — в особенности его интересовал круг нашего чтения. Мы 
пользовались полной свободой в его прекрасной и богатейшей библиотеке; но он следил за тем, чтобы наше 
чтение не заключалось в том, чтобы взять с полки любую книгу и свести ее чтение к приятному 
времяпрепровождению, — мы должны были как следует обдумать прочитанное и извлечь для себя пользу. 
˂...˃ 
С понедельника до субботы мы прилежно работали, занимались, читали, учили французский и немецкий 
языки»6. 
Известны глубокие познания и любовь Рахманинова к поэзии и живописи. Они определяли и широчайший 
спектр источников замыслов его произведений. Сам композитор говорил по этому поводу: «Помогают 
творчеству красота и величие природы. Меня очень вдохновляет поэзия. После музыки я больше всего 
люблю поэзию. ˂...˃ У меня всегда под рукой стихи. Поэзия вдохновляет музыку, ибо в самой поэзии много 
музыки. Они — как сестры-близнецы. ˂...˃  
После музыки и поэзии я больше всего люблю живопись»7. 
Так или иначе, и энциклопедический, по сути — университетский уровень, и метод преподавания, а также 
изучение таких фундаментальных предметов, как «История культуры» не могли не сказаться на творческих 
принципах и доктринах самого Рахманинова, в том числе на Традиционализме, который он позже 
проповедовал (но традиционализме, не имеющем ничего общего с консерватизмом). И в том числе в 
выявлении осознанно культивируемых и воплощаемых в творчестве Рахманинова традиционных основ 
истории мирового музыкального искусства. Как это ни парадоксально может звучать, в начале XX века 
традиция могла восприниматься как своего рода творческая свобода от навязываемой «доктрины 
новаторства», которой как непреложной догме стали следовать многие молодые композиторы, 
современники Рахманинова. Традиция как философско-эзотерическая доктрина получила в дальнейшем 
свое обоснование в фундаментальных трудах великого мыслителя XX века Рене Генона. В рамках этого 
учения становятся более понятными слова и самого Рахманинова в одном из его интервью: «Если вы, 
прежде чем отправиться в новый мир, приложите максимальные усилия к тому, чтобы близко 
познакомиться со старым миром, то может случиться, что вы легко придете к выводу: в старом мире 
осталось еще много возможностей и нет необходимости искать новые пути»8. 
Известны вдохновенные слова Рахманинова о своей Родине, родной земле, русской культуре и это 
представляется совершенно естественным. 
Однако не менее восторженно он говорил и о музыке разных народов, а также разных композиторах — Бахе, 
Моцарте, Шуберте, Шумане, Шопене, о современных ему музыкантах, в частности — о Рихарде Штраусе. 
Мировая культура и искусство в их целостности и системности были для него истинным убежищем и 
утешением, подобно тому как, например, была утешением философия для великого мыслителя раннего 
средневековья Боэция. 
Рахманинов вполне мог сказать словами Пушкина: 
 
По прихоти своей скитаться здесь и там, 
Дивясь божественным природы красотам, 
И пред созданьями искусств и вдохновенья 
Трепеща радостно в восторгах умиленья. 
— Вот счастье! вот права... 
Пушкин. Полное собрание сочинений:  
В 10 т. Том 3. ... (из Пиндемонти). 
 
Знания Рахманинова в области мирового искусства и культуры в целом были действительно глубоки и 
разносторонни. Однако по присущей ему скромности он никогда специально не демонстрировал свою 
эрудицию и познания. Даже такой действительно умный, тонкий собеседник Рахманинова, как Мариэтта 
Сергеевна Шагинян, не до конца понимала подлинный, высочайший интеллектуальный уровень познаний 
Рахманинова. 
Она, в частности, писала: «Помню, как в узком кругу, где я тогда вращалась, мы часто устраивали 
множество всяких докладов, чтений, сообщений на темы вроде, например, следующих: „Мелос как 
рождение звуко-слова“, „Распад музыкального мышления как симптом гибели культуры“, „Организующая 
роль музыки“, „Логос и мелос“ и тому подобное. Такие доклады не были отвлеченными. Часто они 
покоились на очень близких, современных примерах, строились на всевозможных аналогиях, 
затрагивающих политику»9. 
Темы докладов, которые перечисляет Мариэтта Шагинян, безусловно, интересны и значительны. Однако ее 
дальнейшие слова не могут не вызвать некоторого недоумения, а именно: «…Я хотела помочь Рахманинову 
теми элементами большой культуры, гармонического духовного быта с какими, как мне казалось, 
Рахманинову полезно и нужно было соприкасаться»10. 

 3



Конечно, «виновником» такой явной его недооценки со стороны одного из немногочисленных настоящих 
друзей Рахманинова, к которым принадлежала Мариэтта Шагинян, являлся сам композитор, а также, 
очевидно, то воспитание, которое он получил в доме Николая Сергеевича Зверева. По словам Рахманинова, 
Зверев «больше всего ненавидел неискренность и бахвальство, и малейшее проявление наклонности к тому 
или другому наказывалось без пощады»11. 
Творческое наследие Рахманинова представляет совершенно неповторимый органический сплав самых 
разных музыкальных направлений, жанров и стилей, но тем не менее в самых глубинных своих пластах так 
или иначе восходящих к некому единому зерну и единому культурному архетипу, ибо культура на заре 
своего возникновения действительно обладала целостностью и нерасторжимым единством. Именно 
творческим поиском такого единства — интонационного, ритмо-синтаксического, жанрового и 
стилистического — отмечено художественное наследие Рахманинова. Анализ музыки великого композитора 
именно с этой точки зрения представляется перспективным и может привести к результатам, существенно 
обогащающим ее понимание. 
Безусловно, должна быть освещена жанровая основа творчества композитора, причем как во внешнем 
(вторичном), так и во внутреннем (первичном) значении самих музыкальных жанров. Так, давно отмечена 
роль элегии в творчестве С. Рахманинова, при этом неизменно подчеркивается значение русской 
романсовой лирики в музыке великого русского композитора. Однако русская элегия — как в поэзии, так и 
в музыке — имеет свое происхождение в жанре русского крестьянского плача-причета — как в 
ритмическом строе стиха, так и в интонационно-мелодическом отношении. Выявление этого подлинного 
архетипа помогает более глубокому постижению и самой музыки С Рахманинова. 
В отношении романсов С. Рахманинова обычно также отмечается, что большинство из них написано в 
простой трехчастной репризной форме, при этом подчеркивается значительная роль инструментального 
сопровождения. Данная формальная характеристика, в общем, ни о чем не говорит, а лишь отмечает 
очевидный факт строения вокальных сочинений. Однако в романсах С. В. Рахманинова можно выявить 
более глубокий архетип, а именно — структуру барочной трехчастной арии da capo, в которой значительная 
роль в развитии принадлежит именно инструментальной партии — начиная с развернутого вступления (что 
и было воплощено С. В. Рахманиновым в его романсах). 
Для барочной арии da capo весьма характерна диалогичность вокальной партии и инструмента-соло, 
выделяющегося в оркестровой ткани. Ту же диалогичность голоса и инструмента мы слышим и в романсах 
С. В. Рахманинова. Добавим здесь, что сама барочная ария da capo в качестве архетипа опирается на 
средневековую драму-мистерию, в которой встречаются номера, представляющие собой диалоги отдельных 
персонажей (диалоги Иисуса и девы Марии, Иисуса и Марии Магдалины и др.). 
Выявление глубинных архетипов, касающихся и жанровой основы, и отдельных элементов музыкального 
языка становятся частью современного аналитического исследования. Да и сам творческий путь любого 
композитора, творца нередко напоминает трудную стезю испытаний мифологического героя, и это 
напряжение, преисполненное творческими взлетами и, наоборот, неудачами, кризисами и новым 
возрождением, также все более становится предметом изучения в современных музыковедческих трудах. 
В настоящее время в музыковедческой науке все более успешно осуществляется преодоление позитивизма 
— философской доктрины, базирующейся на известном кантовском постулате о принципиальной 
непознаваемости сущности предмета и его научного и философского объективного осмысления, вследствие 
чего возможно познание лишь тех явлений, которыми тот или иной предмет или понятие позитивно 
предстает перед исследователем. Наука, в том числе гуманитарная, успешно преодолевает данную 
философскую, умозрительную в своей основе, формулу, используя, в первую очередь генетический метод 
изучения предмета исследования. 
Так, в области искусствознания для проникновения в смысловые сущности предметов исследования с 
успехом применяются достижения человеческой мысли в области семиотики. В частности, в последние годы 
в музыкальной науке появился целый ряд исследований, посвященных семантике музыкального языка. 
Необходимо лишь напомнить, что проблемы семантики неотделимы от понятий синтактики и прагматики, 
поэтому целостный и системный анализ будет возможен лишь в совокупности данных, неотделимых друг от 
друга понятий: семантики, синтактики и прагматики — в том виде, как они и были выработаны в 
классической семиотике, в частности, в трудах Чарльза Морриса. 
Данное положение касается как собственно самих элементов музыкального языка — ритмики, мелодики, 
фактуры многоголосной музыкальной ткани, гармонии, композиции, инструментовки, так и жанровых 
архетипов, стилевых особенностей музыкального письма и причастности творчества того или иного 
композитора к современной ему исторической эпохе и художественно-эстетическому направлению. 
Другим плодотворным методом в постижении сущности музыкальных явлений предстает мифологическая 
наука, являющаяся частью научно-генетического метода. Поиск архаических форм и архетипов-мифологем 
зарождения того или иного явления, безусловно, помогает понять глубинные смыслы тех или иных явлений 
в истории музыкального искусства нового времени, в том числе и творчества С. Рахманинова. Применение 
понятий, выработанных мифологической школой, однако, требует тонкого разделения таких аспектов 
исследования, как собственно сама человеческая творческая деятельность по освоению окружающего мира, 
различного рода обрядов и ритуалов, в которых моделируется и инициируется сама человеческая 

 4



деятельность, от собственно мифологического повествования и философского осмысления этой 
деятельности. 
Музыкальное искусство в той или иной форме представляет все эти три аспекта, необходимо лишь 
выявление в том или ином музыкальном произведении либо его прикладного аспекта, либо ритуально-
обрядового, либо собственно мифологического, в котором композитор ставит задачу повествования и 
духовного осмысления тех или иных архетипов или мифологем. 
Известный русский публицист, социолог и общественный деятель Николай Яковлевич Данилевский (1822—
1885) в книге «Россия и Европа» (1869) разработал концепцию обособленных, локальных «культурно-
исторических типов», или цивилизаций, последовательно проходящих в своем развитии стадии рождения, 
расцвета, упадка и гибели. С этой концепцией Данилевского не соглашался Николай Бердяев на страницах 
своей книги «Смысл истории». Он, в частности, писал: «Падение великих культур свидетельствует не 
только о переживании ими моментов зарождения, расцвета и умирания, но также и о том, что „культура есть 
начало вечности“. Падение Рима и античного мира — катастрофа в истории, а не смерть культуры, 
поскольку „коренное начало древней культуры осталось жить навеки: вечно живо греческое искусство и 
философия и все другие начала древнего мира, составляющие основу нашей культуры, единой и вечной»12... 
В истории многое еще изменится и будет вечно изменяться — будут рушиться политические системы и 
даже целые государства и цивилизации. Вечными и неизменными останутся лишь те величайшие святыни 
культуры и искусства, к которым, несомненно, относится и творчество Сергея Васильевича Рахманинова. 
И в заключение необходимо обратиться к самой музыкальной науке как части искусствоведения в целом и 
ее месту в истории мировой культуры. Как и любая другая отрасль человеческого знания, искусствоведение 
нуждается в самоопределении, и в первую очередь — по отношению к самому предмету ее исследования — 
творческому наследию великих художников, поэтов, композиторов. 
В данной связи приведем известное высказывание С. С. Аверинцева о творчестве двух великих поэтов: «И 
Рильке, и уж тем более Данте некогда до конца сбылись в самих себе. Можно им, в крайнем случае, 
подражать... ˂…˃ Чего с ними сделать нельзя, так это их продолжить, говорить за  них — у них уже и так 
все сказано»13. 
Многозначные слова, высказанные недавним нашим современником, великим филологом, поэтом, 
мыслителем, конечно же, в первую очередь взывают к скромности любого ученого-искусствоведа — той 
скромности, которой когда-то учил своих выдающихся учеников и Н. С. Зверев. 
В искусствоведении не может быть места амбициям, призывам и заклинательным текстам, когда творчество 
любого великого художника, «сбывшегося в самом себе», у которого «уже и так все сказано», берется в 
некотором «прагматическом» аспекте. Тем более досадно, когда творчество «используется» как некий 
материал для тех или иных авторских философско-эстетических (как это представляется самому ученому) и 
прочих концепций, нередко со скрытой подоплекой. 
Любому ученому-гуманитарию и искусствоведу честнее просто изучать факты, выявлять неизвестное, 
проводить необходимые источниковедческие научные исследования и экспертизы, не подменяя смыслы 
текстов великих творцов своими собственными. 
Очевидно, для того, чтобы действительно ощущать свою причастность к великому деланию мировой 
культуры, у искусствоведения, в том числе — у музыкальной науки, других реальных и плодотворных путей 
просто не существует. То же самое относится и к современному отечественному и мировому 
рахманиноведению в целом. 
 
Примечания 
1. Рахманинов С. В.: Воспоминания, записанные Оскаром фон Риземаном. М.: Радуга, 1992. С. 3132. 
2. Рахманинов С. В.: Там же. С. 3536. 
3. Пресман М. Л. Уголок музыкальной Москвы восьмидесятых годов (Памяти профессора Московской 
консерватории Н. С. Зверева) / Воспоминания о Рахманинове: В 2 т. / Сост., ред., предисл., коммент. и указ. 
З. А. Апетян. 5-е изд., доп. М.: Музыка, 1988. Т.1. С. 199201. 
4. Рахманинов С. В.: Воспоминания, записанные Оскаром фон Риземаном. М.: Радуга, 1992. С. 3637. 
5. Более подробно о композиторском образовании, которое С. Рахманинов получил в Московской 
консерватории у А. С. Аренского и С. И. Танеева см.: Антипов В. И. Годы учения Сергея Рахманинова: 
Становление мастера // В. И. Антипов. Творческий архив С. В. Рахманинова: указатель произведений: 
сборник статей. — Тамбов: Издательство Першина Р. В., 2013. С. 312. 
6. Рахманинов С. В.: Воспоминания, записанные Оскаром фон Риземаном. М.: Радуга, 1992. С. 3233. 
7. Рахманинов С. В. Литературное наследие: В 3 т. / Ред.-сост. З. А. Апетян. М., 1978. Т. 1. С. 95. 
8. Там же. С. 146. 
9. Шагинян Мариэтта. Воспоминания о С. В. Рахманинове // Воспоминания о Рахманинове: В 2 т. / Сост., 
ред., предисл., коммент. и указ. З. А. Апетян. 5—е изд., доп. М.: Музыка, 1988. Т.1. С. 94. 
10. Там же: С. 112. 
11. Рахманинов С. В.: Воспоминания, записанные Оскаром фон Риземаном. М.: Радуга, 1992. С. 32. 
12. Бердяев Н. Смысл истории. М: «Мысль», 1990 (с издания YMCA PRESS, Paris, 1969). С. 93.  

 5



 6

13. Аверинцев С. «…Уже небо, а не озеро…»: риск и вызов метафизической поэзии. Предисловие к кн. 
Седакова О. Стихи. М.: N.F.Q./Ту Принт, 2001. С. 6. 
 


